МОСКОВСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

ИМЕНИ М.В.ЛОМОНОСОВА

_____________________________________________________________________

Философский факультет

Программа курса

«миф, ритуал и фольклор: универсалии художественного нарратива»
для слушателей межфакультетских университетских курсов 

Составитель: канд. филос. наук, 

доцент кафедры истории и теории мировой культуры Седых Оксана Михайловна.

oksanas@inbox.ru, +79031312534
Введение. «Свое-чужое» как парадигматическая оппозиция, ее статус в культурной антропологии, фольклористике, литературоведении. Миф, сказка, эпос и вопросы генезиса литературных родов и жанров. Оппозиция «свое-чужое» в традиционных и современных видах художественного нарратива (миф, ритуал, фольклор, литература, кино и т.д.). Понятия «традиционная», «первобытная», «народная» культура: становление исследовательских подходов. Предромантизм, романтизм и открытие народной культуры. Демифологизация и ремифологизация как тенденции культур эпохи Просвещения и романтизма. Формирование массовой литературы в последней трети 18 в. Традиционная, «третья» и массовая культура, проблема соотношения традиционного и массового сознания. 

литература:
Лотман Ю.М. О метаязыке типологических описаний культуры // Лотман Ю.М. Избранные статьи: В 3-х тт. Таллинн, 1992. Т.1. С. 386-392 http://philologos.narod.ru/lotman/metalang.htm
Байбурин А. Свое и чужое (пространственный аспект) // Байбурин А. Ритуал в традиционной культуре. СПБ, 1993. http://www.dobre.ru/book/baburin/baybyr.htm. С. 183-194
Неелов Е.М. Фантастический мир как категория исторической поэтики (статья вторая: проблема границ) http://philolog.petrsu.ru/filolog/konf/1992/05-neyolov.htm
Мелетинский Е.М. Миф, сказка, эпос // Мелетинский Е.М. От мифа к литературе. М., 2000. С. 262-276. https://ruthenia.ru/folklore/meletinskyotmifakliterature.pdf
Элиаде М. Мифы и волшебные сказки // Элиаде М. Аспекты мифа. М., 1995. С. 191-200. http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Culture/el_asp/index.php
Мелетинский Е.М. Мифологическое мышление. Категории мифов // Мелетинский Е.М. От мифа к литературе. М., 2000. С. 24-32. https://ruthenia.ru/folklore/meletinskyotmifakliterature.pdf
Неклюдов С.Ю. Структура и функция мифа // Мифы и мифология в современной России. М., 2000. С. 17-38. http://www.ruthenia.ru/folklore/neckludov4.ht
становление сравнительно-исторического метода изучения культур в 18 и 19 вв. Рождение культурной антропологии в сер. – вт. пол. 19 в. Проблема минимума религии и культуры. Английская антропологическая школа. Гипотеза анимизма (Э.Б. Тайлор «Первобытная культура», 1871). Французская социологическая школа: понятия «коллективные представления», «сакральное», «профанное», трактовка тотемизма (Э. Дюркгейм «Элементарные формы религиозной жизни. Тотемическая система в Австралии», 1912). Психоаналитическая трактовка тотемизма и начала культуры (З. Фрейд «Тотем и табу», 1913). Современные исследования тотемизма и традиционной культуры австралийцев. 
литература: 

Тайлор Э.Б. Первобытная культура. М., 1989. Гл. 5-7 (Мифология), Гл. 8-10 (Анимизм) http://www.sati.archaeology.nsc.ru/library/taylor/taylor.html
Фрезер Дж. Фольклор в Ветхом завете. М., 1985 (любая глава) http://lib.ru/HRISTIAN/ATH/folklore.txt
Дюркгейм Э. Элементарные формы религиозной жизни. Тотемическая система в Австралии // Мистика. Религия. Наука. Классики мирового религиоведения. Антология. М., 1998. С. 174-231. http://www.krotov.info/library/05_d/dur/kgeym2.html (фрагменты); Дюркгейм Э. Коллективный ритуал. Священные объекты как символы // Религия и общество: Хрестоматия по социологии религии. М., 1994. С. 277-279, С. 2-3 http://www.gumer.info/bogoslov_Buks/bogoslov/SocRelig/_Index.php
Фрейд З. Тотем и табу. Психология первобытной культуры и религии. М., 2000/2004. http://royallib.ru/book/freyd_zigmund/totem_i_tabu_psihologiya_pervobitnoy_kulturi_i_religii.html
Элиаде М. Религии Австралии. СПб, 1998 (любая глава)

Элиаде М. Священное и мирское. М., 1994 (любая глава) https://www.gumer.info/bogoslov_Buks/Relig/Elia_SvMir/index.php
Элиаде М. Миф о вечном возвращении (любая глава) https://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Culture/Eliade/_index_Arhetip.php
Мифологическая теория. Романтическая теория мифа и фольклора. Гейдельбергский кружок, вклад братьев В. и Я. Гримм. Мифологическая (натуральная) школа 19 в. (М. Мюллер, А. Кун и др.). Мифологическая школа в России. «Поэтические воззрения славян на природу» (1865-69) А.Н. Афанасьева. Проблема реконструкции русской мифологии: Б.А. Рыбаков «Язычество древних славян», (1981), современные исследования.

литература:
Афанасьев А.Н. Поэтические воззрения славян на природу: Опыт сравнительного изучения славянских преданий и верований в связи с мифическими сказаниями других родственных народов. В 3-ех т. М., 1995 (глава «Ярило» или другие главы) http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Culture/afan/
ритуально-мифологическая теория. Теории преанимизма кон. 19 – нач. 20 в. и проблема первичности ритуала (В. Вундт, Р. Маретт, Р. Смит и др.). «Золотая ветвь» Дж. Фрэзера (1890, 1-ое изд.): основные темы исследования (симпатическая магия, растительные культы, мифологема умирающих и воскресающих богов, генезис жреческой и царской власти). Влияние «Золотой ветви» на культурную антропологию, литературоведение, фольклористику.Адаптации ритуально-мифологической теории к литературоведению (Кэмбриджская школа, лорд Реглан).
литература:

Фрэзер Дж.Дж. Золотая ветвь. М., 1998. http://www.gumer.info/bogoslov_Buks/Relig/Frezer/index.php (любой блок)
Мелетинский Е.М. Ритуально-мифологическая школа в литературоведении // Мелетинский Е.М. Поэтика мифа. М., 2000. https://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Literat/melet1/
Raglan, F.R.S. The Hero: A Study in Tradition, Myth and Drama. New York, 2003. 

Segal R.А. The Myth and Ritual Theory. Malden, 1998
теория переходного ритуала. А. Ван Геннеп: понятие «обряды перехода» (rites de passage), «обряды жизненного цикла», «окказиональные обряды». Полемика с Дж. Фрезером, систематический подход к изучению переходного ритуала. Теория переходного ритуала В. Тэрнера (понятия «лиминальность», «коммунитас»). Исследование славянского погребального обряда в связи с фольклором. Д.К. Зеленин: понятия «не-своя» смерть, «заложные» покойники («Очерки русской мифологии», 1916). Мифологические персонажи в русском фольклоре. Жанр быличек и бывальщин, специфика связанной с ними текстовой и визуальной традиции. Рассказ о встрече с чудесным как фольклорная универсалия. Современные вариации жанра быличек и бывальщин, городская легенда. Проблема исчерпания традиционных форм культуры и фольклора. Городской фольклор. Формы и жанры постфольклора. 
литература:

Ван Геннеп А. Обряды перехода. Систематическое изучение обрядов. М., 1999 http://bilrost.narod.ru/gennep.htm (любая глава)
Байбурин А.К., Левингтон Г.А. Похороны и свадьба // Исследования в области балто-славянской духовной культуры. Погребальный обряд. М., 1990. http://www.inslav.ru/images/stories/pdf/1990_Pogrebal'nyj_obr'ad.pdf?db8adf65b129933cb3579617fe984365=3b1bdfeffdb12a63a2c69f983ffd3293
Тэрнер В. Ритуальный процесс. Структура и антиструктура // Тэрнер В. Символ и ритуал. М., 1983

Ситнова А.А. Обряды посвящения в молодежных сообществах // Вестник Чувашского университета, 2007, № 4 http://cyberleninka.ru/article/n/obryady-posvyascheniya-v-molodezhnyh-soobschestvah-na-materiale-studencheskogo-folklora-vuzov-respubliki-mariy-el
Leemon T.A. The Rites de Passage in a Student Culture: A Study of the Dynamics of Transition. New York, 1972.
Зеленин Д.К. Умершие неестественной смертью в поверьях русского народа; Особые способы погребения заложенных покойников // Зеленин Д.К. Очерки русской мифологии. М., 1995. http://review3d.ru/tradicionnaya-duxovnaya-kultura-slavyan-zelenin-d-k-izbrannye-trudy-ocherki-russkoj-mifologii-umershie-neestestvennoyu-smertyu-i-rusalki
Померанцева Э.В. Мифологические персонажи в русском фольклоре. М., 1975 (любая глава) http://bereginya-folk.narod.ru/b5.htm
Неклюдов С.Ю. Образы потустороннего мира в народных верованиях и традиционной словесности // Восточная демонология: От народных верований к литературе Садокова. М.: 1998. С. 6—43. http://www.ruthenia.ru/folklore/neckludov8.htm
Неклюдов С.Ю. Духи и нелюди в недружелюбном мире (о некоторых стратегиях конструирования мифологического образа) // Forma formans. Studi in onore di Boris Uspenskij. A cura di Sergio Bertolissi e Roberta Salvatore. Napoli: M. D'auria editore, 2010. Vol. II; Неклюдов С.Ю. Какого роста демоны?
Седакова О. А. Тема "доли" в погребальном обряде (восточно- и южнославянский материал) // Седакова О.А. Поэтика обряда. М., 2004. С. 265-277. http://ec-dejavu.ru/s/Share.html
Ефимова Е.С. Современная городская быличка http://www.ruthenia.ru/folklore/efimova6.htm
Юнг К.Г. НЛО как предмет слухов // Юнг К.Г. Один современный миф. О вещах, наблюдаемых в небе
МОРФОЛОГИЯ СКАЗКИ. Ритуал, миф, сказка, эпос, роман: вопросы генезиса литературных родов и жанров в свете ритуально-мифологической теории. Проблема взаимосвязи ритуала и повествовательных форм. Мифотип Ранка-Реглана. Ритуально-мифологическая гипотеза в трактовке сказочных и литературных сюжетов (П. Сентив «Сказки Перро и параллельные рассказы», 1923). Сказка и ритуал: исследования В.Я. Проппа: «Морфология сказки» (1928), «Исторические корни волшебной сказки» (1946). Волшебно-сказочные корни научной фантастики. Анализ сказки Проппом и его прагматические возможности. Алгоритмы сторителлинга: морфемы как нарратемы. Миф, сказка и киносюжет Инверсирование сюжета волшебной сказки в литературе и кино. Миф и антимиф как стратегии создания сюжета, феномен неомифологизма.
литература:
Веселовский А.Н. Поэтика сюжетов // Веселовский А.Н. Историческая поэтика. М, 1989. С. 300-306 http://biblio.imli.ru/images/abook/teoriya/Veselovskij_A._N._Istoricheskaya_poetika._1989.pdf
Пропп В.Я. Исторические корни волшебной сказки. СПб., 1996. http://www.lib.ru/CULTURE/PROPP/skazki.txt (любая глава)
Пропп В.Я. Морфология волшебной сказки. М., 2005. http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Linguist/Propp/index.php 

Неелов Е.М. Волшебно-сказочные корни научной фантастики. Л., 1986. 

Thomas J G. Screenplay Structure the PROPPER Way https://www.scriptfly.com/articles/screenplay-structure.shtml
Мелетинский Е.М. Миф и двадцатый век // Избранные статьи. Воспоминания. М., 1998. http://www.ruthenia.ru/folklore/meletinsky1.htm
Мелетинский Е.М. Мифологизм в литературе ХХ века // Мелетинский Е.М. Поэтика мифа. М., 2000. http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Literat/melet1/03.php
ТЕОРИЯ АРХЕТИПОВ. Понятие архетипа в глубинной психологии К.Г.Юнга. Архетип-символ-образ. Динамика архетипов и проблема сюжета, понятие индивидуации. Трикстер как сюжетная универсалия. Архетип Тени и образ трикстера в трактовке К.Г. Юнга и К. Кереньи. Монография П. Радина «Трикстер» (1956). Образ трикстера в литературе и кино. Трикстер как медиатор. Литературные архетипы в трактовке Е.М. Мелетинского. Архетипы в кино. Понятие «архетипическая синематическая последовательность» (М. Конфорти). Архетипы в маркетинге.
литература:

Юнг К.Г. О психологии образа трикстера // Радин П. Трикстер. Исследование мифов североамериканских индейцев с комментариями К.Г. Юнга и К.К. Кереньи. СПб, 1999. С. 265-286 http://ec-dejavu.ru/t-2/Trickster-2.html
Радин П. Трикстер. Исследование мифов североамериканских индейцев с комментариями К.Г. Юнга и К. Кереньи. СПб, 1999 https://royallib.com/read/radin_pol/trikster_issledovanie_mifov_severoamerikanskih_indeytsev.html#0
Кереньи К. Трикстер и древнегреческая мифология // Радин П. Трикстер. Исследование мифов североамериканских индейцев. СПб, 1999. С. 241-264 http://ec-dejavu.ru/t-2/Trickster-3.html
Юнг К.Г. Об архетипах коллективного бессознательного // Юнг К.Г. Архетип и символ. М.,1991. С. 95-128 http://psiland.narod.ru/psiche/ob_arh.htm
Юнг К. Г. Анима и Анимус // Юнг К. Г. «Отношения между «Я» и бессознательным»: Очерки по аналитической психологии. Мн., 2003. http://jungland.ru/Library/OtnYaEgoLiKBAll.htm#ch6 
Юнг К.Г. Психологические аспекты архетипа матери // Юнг К.Г. Структура психики и процесс индивидуации. М., 1996. С.30-50. https://filosoff.org/jung/tvorchestvo/psixologicheskie-aspekty-arxetipa-materi/
Ранк О. Миф о рождении героя. СПб., 1998 https://psychoanalysis.by/wp-content/uploads/2019/07/mif_o_rojdenii_geroya.doc?189db0&189db0
Нойман Э. Великая мать. Структура архетипа. http://castalia.ru/perewody/posledovateli-yunga-perevody/731-erih-noymann-velikaya-mat-glava-pervaya-struktura-arhetipa.html
Нойман Э. Миф о трансформации http://pryahi.indeep.ru/psychology/jungian/noimann_01.html
Биркхойзер-Оэри С. Мать: Архетипический образ в волшебной сказке. http://modernlib.ru/books/birkhoyzeroeri_sibill/mat_arhetipicheskiy_obraz_v_volshebnoy_skazke/read_1/
Мелетинский Е.М. О литературных архетипах. М., РГГУ, 1994
http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Literat/baht_form/index.php (любой раздел)
Конфорти М. Архетипы, когерентность и кино 
http://ap.rsuh.ru/article.html?id=1941744
Марк М., Пирсон К. Герой и бунтарь. Создание бренда с помощью архетипов. СПб., 2005
Иващенко А. Архетипы в маркетинге http://www.4p.ru/main/theory/2589/
Pearson C.S. Awakening the Heroes Within: Twelve Archetypes to Help Us Find Ourselves and Transform Our World. San Francisco, 1991. 
КОНЦЕПЦИЯ МОНОМИФА. Феномен Дж. Кэмпбелла: концепция мономифа («Тысячеликий герой», 1949) и ее прагматические возможности. Дж. Кэмпбелл и Дж. Лукас: феномен «Звёздных войн». Алгоритмы сторителлинга: «Путешествие писателя» (2007) К. Воглера. Мономиф в кинематографе и компьютерных играх.
литература:

Кэмбелл Дж. Тысячеликий герой. М., 1997. Гл 2. «Странствия героя» http://e-libra.ru/read/104160-tysyachelikij-geroj.html
Воглер К. Путешествие писателя. Мифологические структуры в литературе и кино (отрывок) https://prochtenie.org/passage/28310
Седых О.М. Джозеф Кэмпбелл и зигзаги неомифологизма: от феномена Звездных войн к алгоритмам сторителлинга // Вестник МГУ. Сер.7: Философия. 2019. № 6. С. 77–93.
Сергеев А. Мономиф в «Звездных войнах» Джорджа Лукаса http://www.bogoslov.ru/text/5003527.html
Campbell J. The Inner Reaches of Outer Space: Metaphor as Myth and as Religion. Novato, 2012.

Campbell J. The Power of Myth, with Bill Moyers. N.Y., 1988.

Moyers B. The Mythology of Star Wars with George Lucas. June 18, 1999 https://billmoyers.com/content/mythology-of-star-wars-george-lucas/ 

Gordon A. Star Wars: A Myth for Our Time // Literature/Film Quarterly 6.4 (Fall 1978): 314-26. https://studylib.net/doc/7800889/star-wars--a-myth-for-our-time .

Murdock M. The Heroine’s Journey. Boston, 1990 

Hudson K. The Virgin's Promise: Writing Stories of Feminine Creative, Spiritual and Sexual Awakening. Studio City, 2016.

Palumbo D.E. The Monomyth in American Science Fiction Films: 28 Visions of the Hero's Journey. Jefferson, 2014.
Voytilla S. Myth and the Movies: Discovering the Mythic Structure of 50 Unforgettable Films. Studio City, 1999.

Plyler J. Video Games and the Hero’s Journey. https://writingandrhetoric.cah.ucf.edu/stylus/files/5_1/Stylus_5_1_Plyler.pdf
ВОПРОСЫ К ЗАЧЕТУ:
1. Какова роль сравнительно-исторического метода в гипотезе анимизма Э.Б. Тайлора («Первобытная культура»)? 

2. Поясните связь мифа и ритуал, открытую Дж. Фрэзером («Золотая ветвь»).

3. В чем состоит систематический подход к изучению переходного ритуала, предложенный А. Ван Геннепом («Обряды перехода»)? 

4. В чем выражается зеркальность свадебного и похоронного обряда (Байбурин А.К., Левингтон Г.А. «Похороны и свадьба»)? 

5. Поясните связь понятия «не своя» смерть, предложенного Д.К. Зелениным, с ритуалом и фольклором («Очерки русской мифологии»).

6. Каковы, по мнению В.Я. Проппа, два основные источника, позволяющие объяснить волшебную сказку («Исторические корни волшебной сказки»)?

7. Как соотносятся процесс индивидуации и динамика сюжетных архетипов, согласно К.Г. Юнгу («Об архетипах коллективного бессознательного»)?

8. Какова роль архетипа и образа трикстера в мифах и фольклоре, согласно К.Г. Юнгу («О психологии образа трикстера»)?

9. В чем заключается вклад карнавальной культуры в литературу согласно М. Бахтину («Творчество Франсуа Рабле и народная культура средневековья и Ренессанса»)?

10. Приведите пример одной из теорий медиации в культурологических исследованиях.

11. Какова роль медиаторов в структурном подходе к мифу, предложенному К. Леви-Стросом?

12. В чем состоят различия между объяснением сюжета волшебной сказки, предложенного В.Я. Проппом и Дж. Кэмпбеллома?
PAGE  
3

